
ФИЛОСОФИЯ И НАУЧНОЕ ПОЗНАНИЕ

И.В. Ощепков

ТРУДНАЯ ПРОБЛЕМА СОЗНАНИЯ: МЫСЛИМО ЛИ РЕШЕНИЕ?

Введение

– Будут ли это две разные вещи – Кратил и изображение Кратила, если кто-либо 
из богов воспроизведет не только цвет и очертания твоего тела, как это делают живо-
писцы, но и все, что внутри, – воссоздаст мягкость и теплоту, движения, твою душу 
и разум – одним словом, сделает все, как у тебя, и поставит это произведение рядом 
с тобой, будет ли это Кратил и изображение Кратила, или это будут два Кратила?

– Два Кратила, Сократ. Мне по крайней мере так кажется1.
Это рассуждение появляется довольно неожиданно в платоновском диа-

логе «Кратил», посвященном, как известно, проблеме правильности наиме-
нований и толкованию имен. Рискну предположить, что не в меньшей степе-
ни неожиданным оно было и для самого автора.

Оно странным образом напоминает современные рассуждения, касаю-
щиеся философии сознания. Действительно, если заменить слово «изобра-
жение», например, термином «функциональный изоморф», столь любимым 
Дэвидом Чалмерсом, то сходство с некоторыми «мысленными эксперимен-
тами» этого современного исследователя будет вполне очевидным. Да и са-
ма форма рассуждения Сократа в приведенном фрагменте вполне похожа на 
«мысленный эксперимент».

Есть, конечно, и немаловажное отличие – у двух Кратилов имеется (од-
на?) душа. Эта деталь, возможно, сделала бы довольно проблематичным 
дальнейшее развитие данной темы Платоном, если бы он, например, по-
лагал, что такое чудесное удвоение души не только мыслимо, но и возмож-
но. Однако сам факт наличия у них души освободил бы автора диалога от 
тех подчас неразрешимых трудностей, которые встают перед Чалмерсом и 
другими исследователями, решающими проблему мыслимости зомби. Дей-
ствительно, дико было бы, например, представить Платона задающимся во-
просом о том, появится ли у Кратила душа в том случае, если бы богу было 
угодно воспроизвести с величайшей точностью лишь внешний его облик и 
внутреннее устройство (а душу в него не вложить)2. Даже те современни-
1	 Платон. «Кратил» 432b-c. Пер. Т.В.Васильевой.
2	 Можно предположить, что Платона вдохновляла история спасения богами раненного Энея 

от преследования Диомедом в Илиаде (Ill.5.449). Аполлон уносит его в собственный храм, 
где Лета и Артемида возвращают ему «мощь и красу». Сам же он в это время, чтобы 
обмануть воюющих, создает «призрак», «подобие» (eidolon) Энея: «Тою порой Аполлон 
сотворил обманчивый призрак – // Образ Энея живой и оружием самым подобный» (пер. 
Н.Гнедича). Здесь, конечно, не говорится, придал ли бог этому двойнику душу. По неко-
торым косвенным признакам можно предположить, что души у него нет (ср., например, 
интерпретацию этой истории у Вергилия [Aen. x. 636], у которого подобие Энея отлича-
ется от живого лишь бессвязной речью). Иными словами, в древности человек мог себе 
представить «зомби» (вспомнив, например, «живые статуи» Дедала) – существо, ведущее 
себя как человек, копирующее его поведение, но не обладающее душой. Но помыслить 
себе самопроизвольное возникновение души без помощи какого-либо бога он вряд ли мог.



142 Философия и научное познание

ки Платона, которых сегодня принято называть «материалистами», вряд ли 
могли помыслить самопроизвольное возникновение души в «функциональ-
ном изоморфе».

Однако некоторые представители современной аналитической философии, 
считающие себя наследниками традиции классической, похоже, готовы помыс-
лить именно возникновение сознания на некоторой материальной основе.

К ним можно отнести и Чалмерса, о котором, собственно, и пойдет речь ниже.

Трудная проблема

Одна из первых статей Чалмерса о «загадке сознательного опыта», опу-
бликованной в 1995 г. в Scientific American3, действительно производила ско-
рее впечатление некоей головоломки, упражнения для ума, нежели «трудной 
проблемы». Более всего запоминались два мысленных эксперимента. Пер-
вый был заимствован автором у Джексона, известен как эксперимент с ней-
робиологом Мэри, и представлен историей об ученой, которая знала все о 
восприятии и обработке цветовых ощущений, но жила в черно-белой ком-
нате и никогда из нее не выходила4. Эксперимент этот был призван показать 
недостаточность наших знаний о так называемых «qualia»5. Собственно, в 
этом и состояла «трудная проблема» – как возможны qualia? И можем ли мы 
вообще ответить на этот вопрос?

Второй эксперимент был плодом творчества самого Чалмерса и на-
зывался «Пляшущие qualia». Здесь читателю предлагалось вообразить, 
что некто создал точную копию зрительной коры его головного мозга, ис-
пользуя для этого полупроводниковые элементы. Эти элементы («чипы») 
полностью воспроизводят функции нейронов, а также их отношения друг 
с другом. Было бы абсурдно предположить, считает автор, что при замене 
обычной зрительной коры на «искусственную» вы увидели бы нечто прин-
ципиально иное (фиолетовое яблоко вместо красного)6. Таким образом, он 
иллюстрировал т.  н. «принцип организационной инвариантности»: факт 
существования сознательного опыта и характер его наполненности зависят 
исключительно от функциональной организации связанной с ним физиче-
ской системы7.

Казалось, эти «эксперименты» отсылали к двум противоположным вы-
водам. Первый предполагал невозможность (научного) знания о субъектив-
ном опыте. Второй же, как думалось, указывал, по крайней мере, на мыс-
лимость такового. Действительно, если мы можем вообразить, что в нашем 
распоряжении имеется функциональный изоморф некоторой части мозга, 
то уже трудно себе представить, что невозможно найти ни единого способа 
3	 Chalmers D.J. The puzzle of conscious experience // Scientific American. 1995. Т. 273. № 6.
4	 Ibid. Р. 93. См. также: Chalmers D.J. The conscious mind: in search of a fundamental theory. 

N.Y., 1996. Р. 91.
5	 Qualia������������������������������������������������������������������������������������� (ед. ч. ����������������������������������������������������������������������������quale�����������������������������������������������������������������������), лат. «свойства», «качества». Термин, часто используемый в англоязыч-

ной аналитической философии сознания для обозначения «доступных лишь интроспек-
тивно, феноменальных аспектов нашего сознательного существования» (Tye M. Qualia // 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2009 Edition) / Ed. E.N.Zalta (http://plato.
stanford.edu/archives/sum2009/entries/qualia), а также субъективного опыта в целом. См. 
примеч. 22. Далее используется без кавычек.

6	 Переключение с одной зрительной коры на другую производилось с помощью тумблера 
(Chalmers D.J. The puzzle of conscious experience. Р. 98).

7	 Васильев В.В. Трудная проблема сознания. М., 2009. C. 162.



143И.В. Ощепков. Трудная проблема сознания: мыслимо ли решение?

изучить quale, «реализованную» в отделе мозга, модель которого мы обрели. 
Собственно, именно в силу этого решение проблемы, сформулированной в 
статье, представлялось мыслимым.

Однако впоследствии стало ясно, что сам автор не видит здесь никакого 
противоречия, а свою «трудную проблему» действительно считает серьез-
ным вызовом как для науки, так и для философии.

Так, Чалмерс мог бы сказать, что сам факт наличия функционального 
изоморфа не может решить никаких проблем – ведь в лучшем случае с помо-
щью этого инструмента нейробиолог Мэри могла бы получить все те знания 
(«знания от 3-го лица»), благодаря которым она и стала бы «идеальным ней-
робиологом», знающим абсолютно все о прохождении нервных импульсов 
при восприятии цвета. А изоморф занял бы место на полке наглядных посо-
бий, используемых Мэри в ее преподавательской деятельности.

На это возражение однако можно было бы сказать следующее.
В мысленном эксперименте Мэри получала недостающую часть зна-

ний, выйдя из своей черно-белой лаборатории. Но что в этом случае зо-
вется знанием?

Ведь объект научного знания отнюдь не всегда дан науке непосред-
ственно. В качестве примера можно привести элементарные частицы, су-
ществование которых предполагается гипотетически, или не наблюдаемые 
традиционными средствами планеты, орбиты которых вычисляются по 
косвенным признакам. Иными словами, подобным же образом мы могли бы 
предъявить претензии о недостаточности знания не только нейробиологу, 
но и физику, и астроному.

Чалмерса, однако, заботит именно эта недостаточность в отношении со-
знания8. Научное знание он называет «знанием от 3-го лица», недостающее 
же знание Мэри – «знание от 1-го лица».

Но являются ли эти два вида знаний двумя половинками некоего целого 
(знания)? По-видимому, нет, т. к. и в случае выхода из черно-белой комнаты 
Мэри все еще не будет иметь возможности выразить «redness of red» на языке 
науки, как, впрочем, и на любом другом языке. И это несмотря на то, что объ-
ект (qualia), казалось бы, дан ей и ее коллегам непосредственно.

Откуда мог бы взяться такой язык? Язык возникает только в ситуации 
коммуникации. Коммуникация предполагает наличие мира, единого для не-
которого числа коммуникантов. В  этом мире должны наличествовать объ-
екты, обладающие, с одной стороны, некоторой стабильностью, а с другой, – 
такие, которые могут быть доступны для непосредственного восприятия как 
минимум двоим.

Ничего подобного нет в мире субъективного опыта, ���������������������qualia��������������� – в мире толь-
ко одного человека, а не нескольких. И это то главное, чего не достает Мэри 
уже после ее выхода из заточения – возможности взглянуть глазами другого. 
Ведь только в таком случае qualia могли бы стать объектом рассмотрения, 
относительно которого возможна коммуникация. И  только тогда возможно 
появление языка. Соответственно, похоже, только в этом случае возможно и 
научное познание того, что называют qualia.

Видимо, именно из невозможности научного подхода к полноценному 
изучению qualia исходил Чалмерс, формулируя свою «Трудную проблему».

8	 В частности, в отношении qualia, к чему мы еще вернемся.



144 Философия и научное познание

Решение мыслимо

В этом и состояло недоумение относительно «трудной проблемы». Если 
Чалмерс с такой легкостью может помыслить возможность создания «функ-
ционального изоморфа» части мозга9, то почему не сделать еще шаг и не 
представить себе возможность замены одного «изоморфа» другим? А имен-
но, «изоморфа» части мозга (зрительной коры) одного человека «изомор-
фом» той же части другого10.

И  если это мыслимо, то «трудная проблема» теряла бы свою остроту. 
Действительно, если у нас есть данные «от первого лица» и данные «от тре-
тьего лица», а между ними лежит пропасть («explanatory gap»), то почему 
бы не предположить возможность получения данных «от второго лица», с 
помощью которых мы могли бы навести мосты между первыми двумя. Если 
использовать для иллюстрации все те же грамматические категории, полу-
чится следующее: на утверждение «Я  воспринимаю то-то и то-то» в ходе 
исследования должно быть получено подтверждение «Да, ты действительно 
воспринимаешь то-то и то-то», и лишь после этого мы имеем право сказать 
«Они воспринимают то-то и то-то».

Иначе говоря, речь идет о теоретической возможности, мыслимости, 
интерсубъективной верификации qualia  – один испытуемый воспринимает 
то же субъективное переживание, что и другой. Когда Чалмерс касается дан-
ного вопроса, то спешит сказать, что это вряд ли осуществимо11 и переходит 
к размышлениям, которые кажутся ему более очевидными. Однако ничто в 
его построениях не говорит о невозможности такой верификации. Скорее, 
наоборот, вся цепочка допущений, используемых для доказательства прин-
ципа организационной инвариантности может быть использована в том чис-
ле и для обоснования такой возможности12.

Допустим, мы можем точно локализовать ���������������������������    quale����������������������     и создать ее функцио-
нальный изоморф. У  нас есть технология будущего, дающая возможность 
анализировать всю нейронную активность мозга в режиме реального време-
9	 Сегодня трудно себе представить полный функциональный изоморф одноклеточного орга-

низма.
10	 Конечно, из мыслимости функционального изоморфа напрямую не следует мыслимость 

замены одного изоморфа другим. Можно представить себе это следующим образом: 
Чалмерс допускает возможность создания функционального изоморфа; также он допуска-
ет и его подключение к мозгу (возможность интерфейса между искусственными и нату-
ральными структурами). Тогда нет ничего сверхъестественного и в мысленном экспери-
менте с подменой изоморфов.

	 Так, эксперимент «Dancing Qualia» можно было бы «достроить», просто дополнив его еще 
одним испытуемым, к которому мы подключим функциональный изоморф зрительной ко-
ры другого испытуемого (после подтверждения последним, что он воспринимает яблоко 
одинаковым образом как в обычном случае, так и с подключенной искусственной моделью 
его зрительной коры).

11	 См., например, Chalmers D.J. The conscious mind: in search of a fundamental theory. Р. 247.
12	 Сам принцип организационной инвариантности можно проинтерпретировать следующим 

образом. Если мы не принимаем дуалистические гипотезы соответствия ментальных и фи-
зических состояний – например, потому, что это «требует расточительного нагромождения 
недостоверных сущностей» (Васильев В.В. Трудная проблема сознания. C. 69��������������) – то остает-
ся предположить, что ментальные состояния порождаются мозгом и всецело зависят от не-
го. Мозг – вещь, состоящая из некоторого, хотя и очень большого, но ограниченного числа 
вещных же элементов, характеризующихся определенными свойствами и отношениями. 
Если это так, то, воспроизведя эти вещи, их свойства и отношения, мы воспроизведем и 
соответствующие ментальные состояния  – конечно, при условии полной идентичности 
стимулов, подаваемых на вход этих двух систем.



145И.В. Ощепков. Трудная проблема сознания: мыслимо ли решение?

ни13. Это оборудование позволяет делать пространственно-временные запи-
си обработки информации в головном мозге, карты нейронной активности, 
сопоставлять такие записи и регистрировать различия между ними. Иными 
словами, с помощью него мы получаем полную карту прохождения нервных 
импульсов, включающую как информацию о пространственном положении 
нейронов, их связей и состояний, так и о том, в какой последовательности 
воспринятый стимул обрабатывается14. Теперь представим, что у нас есть два 
испытуемых. Оба лежат в камерах сенсорной депривации (чтобы легче было 
проследить нейронную активность при обработке только одного стимула) в 
специальных шлемах со встроенными экранами, на которые можно выводить 
различные зрительные стимулы.

Через некоторое время мы начинаем предъявлять им стимул  – напри-
мер, светящуюся красную точку. Одновременно отслеживаем и записываем 
нейронную активность с помощью нашей системы. Стимул предъявляется 
многократно – количество предъявлений должно быть достаточным, чтобы 
после сопоставления полученных карт нейронной активности мы могли бы 
исключить всю ту «случайную», «шумовую» активность, которая непосред-
ственно не связана с обработкой данного стимула.

Таким образом, и в том, и в другом случае мы получаем самую полную 
и «чистую» модель �������������������������������������������������������quale��������������������������������������������������, причем как в ее «аппаратном», так и в «программ-
ном» аспекте  – «функциональный изоморф». Теперь осталось помыслить 
подмену одной модели другой. По аналогии с экспериментом «������������Dancing����� ����Qua-
lia��������������������������������������������������������������������» у Чалмерса мы сначала предъявляем одному из испытуемых тот же сти-
мул, но пустив обработку этого стимула по построенной нами искусственной 
модели («функциональному изоморфу» его собственной ��������������������quale���������������) и таким обра-
зом убедившись, что он воспринимает стимул абсолютно также. Затем вме-
сто этой модели подключаем модель, полученную на другом испытуемом. 
Безусловно, представить себе это непросто, как, впрочем, непросто предста-
вить и эксперимент с «танцующими qualia». Но если учесть, что описанный 
выше эксперимент практически во всем аналогичен эксперименту Чалмерса, 
сам он вряд ли сказал бы, что все это абсолютно немыслимо15.
13	 Такие технологии сейчас довольно успешно разрабатываются См., напр., Barth  A.L. 

Visualizing circuits and systems using transgenic reporters of neural activity // Curr Opin 
Neurobiol. 2007. Т. 17. № 5.

14	 Ближайший аналог – Blue Brain Project: http://bluebrain.epfl.ch.
15	 Помыслить это было бы проще, если бы мы представили, что изначально имеем дело 

с двумя реплицированными мозгами или теми отделами мозга, которыми ограничива-
ется обработка стимула (у Чалмерса это репликант зрительной коры). Ведь заменить 
одну цепочку на другую, например, в полупроводниковой схеме намного проще, чем в 
живом мозге.

	 Из вероятных возражений против такого обмена ��������������������������������������qualia�������������������������������� можно упомянуть три. Деннет го-
ворит, что даже если бы интерфейс между двумя людьми для передачи субъективного 
опыта был возможен, мы просто не смогли бы понять, каким образом им пользоваться: 
«Допустим, имеется некий прибор, изобретенный нейрофизиологами, который подсоеди-
няется к вашей голове и передает ваши визуальные ощущения в мой мозг <…>. Закрыв 
глаза, я могу точно описать все, что вы видите. При этом однако я буду удивляться, что ви-
жу небо желтым, траву красной и т. п. Разве это не будет экспериментальным доказатель-
ством того, что наши qualia различны? Однако допустим теперь, что оператор повернул 
соединительный кабель, подключив его к разъему «вверх ногами». Теперь я буду говорить, 
что небо голубое, а трава зеленая и т. п. Какое положение разъема будет «правильным»?» 
(Dennett D.C. Quining Qualia // Readings in philosophy and cognitive science Goldman A.I. 
Cambridge (Mass.), 1993. C. 387). Однако в нашем случае это возражение снимается, так 
как мы всегда можем калибровать наше устройство, предъявляя испытуемым простейшие 
фигуры и цвета, отслеживая нейронную активность и выявляя таким образом соответ-
ствия между двумя картами активности.



146 Философия и научное познание

С этим, вероятно, согласился бы и В.Рамачандран. В статье с многообе-
щающим названием «Три закона �����������������������������������������qualia�����������������������������������» он утверждает, что «эпистемологи-
ческие барьеры», якобы препятствующие обмену �������������������������qualia�������������������, являются по боль-
шей части выдумкой философов16. Отрицая какое бы то ни было противо-
речие в предположении о возможности такого обмена, этот исследователь 
предлагает простое решение, которое теперь иногда называют «нейронный 
мостик Рамачандрана».

Проблема невозможности обмена qualia  – это для него всего лишь 
языковая проблема, точнее, «проблема перевода»: нам приходится «пере-
водить» собственные квалитативные состояния как бы на другой язык – а 
именно, с «языка нейронов» на наш обычный язык, которым мы поль-
зуемся в повседневной жизни17. Если бы мы могли обойтись без такого 
«перевода» и позволить нейронам самим общаться друг с другом без по-
средства языка, то проблема была бы решена18. Некий «superscientist», 
	 Другое возражение, высказанное Васильевым и Шумейкером против эксперимента 

Чалмерса, можно отнести и к данному эксперименту (см.: Васильев В.В. Трудная проблема 
сознания. C.  166–167; Shoemaker  S. Review: On David Chalmers's the Conscious Mind // 
Philosophy and Phenomenological Research. 1999. Т. 59. № 2): «Замещая нейронную цепь 
кремниевой, мы переписываем не только наличные ощущения, но и воспоминания о них. 
Таким образом, в подобной ситуации человек в принципе не может заметить какое-то от-
личие воспринимаемого им цвета от того, что воспринимался им раньше». В нашем случае 
испытуемый, которому мы произвели полную подмену, не сможет сказать, что восприни-
мает стимул иначе. Однако учитывая возможности нашего устройства, нам не обязательно 
производить именно полную подмену. Ведь мы можем точно локализовать и дифференци-
ровать цепи обработки и хранения, например, попросив испытуемых несколько раз с за-
крытыми глазами представить себе воспринятый стимул – вспомнить его. Таким образом, 
достаточно будет воспроизвести только цепи обработки стимула, а воспоминания оставить 
нетронутыми.

	 Наконец, кто-то скажет, что мы никогда не сможем удостовериться, что воспроизвели ����qua-
lia�������������������������������������������������������������������������������� в полном виде – не сможем доказать, что при всех наших ухищрениях в опыте испы-
туемого не будет оставаться некая приватная часть, не поддающаяся никакому воспро-
изведению. Но на это можно ответить, что, с точки зрения исследования qualia, нас, в 
первую очередь, будут интересовать те их качества, которые будут значимо отличаться 
у разных испытуемых. Иначе говоря, если, к примеру, сообщения двух испытуемых, что 
они в результате замены видят вещи по-разному, мы можем подтвердить с использованием 
других методов («методов от 3-го лица»), и наоборот, если выявленные обычными метода-
ми различия в субъективном восприятии предметов подтверждаются при обмене qualia, то 
можно говорить о том, что мы таким образом исследуем именно qualia, а не нечто другое. 
В конце концов, этот вопрос может быть обращен к самим вопрошающим и сформулиро-
ван в стиле Деннета – а что вообще заставляет их предполагать наличие подобных абсо-
лютно «неуловимых» qualia?

16	 «Не настолько уж и велик тот вертикальный водораздел между сознанием и телом, духом 
и материей» (Ramachandran V.S., Hirstein W. Three laws of qualia: what neurology tells us 
about the biological functions of consciousness // Journal of Consciousness Studies. 1997. Т. 4. 
№ 5–6. Р. 432).

17	 Ibid. Р. 431–432.
18	 «Язык нервных импульсов <…> – это один язык; а обычный разговорный язык, такой как 

английский – это другой язык. Проблема Х [некоего испытуемого, который беседует с ней-
рофизиологом, утверждающим, что он знает все о восприятии цвета] состоит в том, что он 
может рассказать о своих qualia, используя лишь «промежуточный», повседневный язык 
(когда говорит «Да, но ведь есть еще и субъективный опыт восприятия красного, который 
ты упускаешь»), и сам опыт восприятия теряется в переводе. Вы просто наблюдаете за 
некоей совокупностью нейронов, за их импульсами, за тем, что с ними происходит, когда 
Х говорит «красный» [называя воспринимаемый им цвет]. Но при этом предполагается, 
что то, что Х называет субъективным ощущением qualia на веки веков останется исключи-
тельно приватным. Мы же утверждаем, что оно будет оставаться приватным лишь пока он 
использует разговорный язык в качестве вспомогательного» (Ibid. P. 432).



147И.В. Ощепков. Трудная проблема сознания: мыслимо ли решение?

знающий все о восприятии цвета, но сам цвета не различающий (намек 
на Мэри), решает эту проблему следующим образом: он просто «берет» 
кабель, составленный из нейронов и ведущий из области V4 зрительной 
коры мозга испытуемого Х и «подключает» этот кабель к той же области 
в своем мозге. При этом, как утверждает Рамачандран, исследователь на-
конец увидит цвета и воскликнет: «О, боже мой, теперь я знаю, что вы 
имеете в виду, когда говорите об опыте восприятия цвета!». Ведь цепь 
обработки минует глаза исследователя, недостаток рецепторов в сетчатке 
которых и приводит к цветовой слепоте.

Сама возможность этого – а он говорит именно о возможности, даже не 
мыслимости – «разрушает аргументы философов относительно непреодоли-
мости барьера»19.

Таким образом, мы должны усомниться в убедительности мысленного 
эксперимента с нейробиологом Мэри, если такой авторитет, как нейробиолог 
Рама, говорит нам о мыслимости обмена ����������������������������������qualia����������������������������. Иными словами, нам придет-
ся говорить и о мыслимости решения «трудной проблемы» сознания в том 
виде, в каком она сформулирована Чалмерсом.

Решение не мыслимо

Вернемся однако к формулировке Чалмерса. С тех пор, как были опубли-
кованы первые его статьи, эта формулировка часто менялась, но первичной 
все же будет, вероятно, следующая: «Как возможны qualia?», «Что делает 
их возможным?». Напомним однако, что это формулировка именно «трудной 
проблемы» сознания.

Между тем первоначально Чалмерс воспринимал эти вопросы как имею-
щие некоторое отношение к науке20. И  вероятно, лишь убедившись в том, 
что в сфере науки они решены быть не могут, он перешел к философскому 
их рассмотрению (и как мы видим из нашего предыдущего рассмотрения, 
такой переход мог оказаться слишком поспешным). По-видимому, Чалмерс 
предполагал, что если бы проблема qualia была решена, то автоматически 
решалась бы и проблема сознания.

Но это отнюдь не очевидно21.
Здесь видится, как минимум, две проблемы. Во-первых, мы не можем 

быть уверены, что, решая проблему ���������������������������������������qualia���������������������������������, мы таким образом решаем пробле-
му сознания, как бы мы ни понимали последнее. Во-вторых, и сама проблема 
qualia может оказаться сложнее, чем мы в состоянии были предположить. 
Ведь если мы согласимся с Рамачандраном в том, что обмен qualia возможен, 
то само понятие qualia становится весьма неполноценным в области науки и 
крайне бесполезным для философии. Ибо оно не будет соответствовать всем 
19	 Здесь он ссылается, в первую очередь, на Серла и Крипке, но имеет в виду, вероятно, имен-

но Чалмерса.
20	 Chalmers D.J. On the Search for the Neural Correlate of Consciousness // Toward a science 

of consciousness II: the second Tucson discussions and debates S.R.Hameroff, A.W.Kaszniak, 
A.Scott. Cambridge (Mass.), 1998; Chalmers  D.J. First-Person Methods in the Science of 
Consciousness, 1999 (http://consc.net/papers/firstperson.html); Chalmers D.J. What is a Neural 
Correlate of Consciousness? // Neural correlates of consciousness : empirical and conceptual 
questions T.Metzinger. Cambridge (Mass.), 2000.

21	 См. также: Васильев В.В. Трудная проблема сознания. C. 158.



148 Философия и научное познание

тем определениям, которые мы привыкли использовать, включая и «законы», 
о которых пишет сам Рамачандран. В первую очередь, это касается, конечно 
же, положения о «приватности» qualia22.

Вспомним наш мысленный эксперимент с обменом qualia. Возможно, он 
несколько более громоздок и менее нагляден, чем подобный эксперимент Ра-
мачандрана; зато в нем реализована та модель знания, к которой Рамачандран 
стремится. Предлагая читателю почувствовать себя в роли «superscientist», 
он говорит: «Ваша теория позволяет проследить всю последовательность со-
бытий на нейронном уровне, начиная с рецепторов через весь мозг до тех 
пор, пока вы не увидите ту нейронную активность, в результате которой гене-
рируется слово “красный”». В результате нашего эксперимента мы получи-
ли как раз такую модель нейронной активности, реализованную «в железе». 
Следуя Чалмерсу, мы назвали ее функциональным изоморфом quale.

Представим теперь себе ее в виде черного ящика, с одной стороны кото-
рого встроена столь же точная модель глаза испытуемого, а с другой сторо-
ны – экран. Когда мы предъявляем глазу красную точку, на экран выводится 
слово «красный»23. Мы можем даже при желании обучить нашу машину – 
подобным же образом – различать три основных цвета и оттенки цветов, за-
ставляя ее выводить соответствующее название на экран.

Теперь предъявим такое устройство сначала Чалмерсу, а затем Рамачан-
драну, задав им «вопрос в лоб»: является ли то, что происходит в черном ящи-
ке во время обработки цветового стимула полноценной реализацией quale?

Можно предположить, что Чалмерсу придется ответить утвердитель-
но – именно такой ответ следует из принятого им принципа организацион-
ной инвариантности. Вероятно, он даже может сказать, что эта quale, будучи 
очищена от всего лишнего, являет собой не просто «Я» воспринимающее, но 
еще и «Я», находящееся в состоянии предельной концентрации внимания на 
восприятии чего-то одного – светящейся красной точки.

А  вот Рамачандран без колебаний ответит отрицательно. Но почему? 
Ведь и он, как можно предположить, не стал бы спорить с принципом орга-
низационной инвариантности. Он особо подчеркивает, что мы не должны со-
мневаться в полноте наших научных представлений о цветовосприятии в том 
случае, если можем проследить всю цепь обработки и когда знаем все те за-
коны, которые позволят нам с точностью предсказать, какое именно название 
цвета произнесет испытуемый, когда мы ему предъявим соответствующий 
стимул24. А если так, то можно было бы предположить, что модель, реали-
зующая все эти знания и законы, будет и реализацией qualia.

И тем не менее это не quale, т. к. не соответствует «трем законам qualia». 
Действительно, первый «закон» выполняется – �����������������������������qualia����������������������� в нашем случае «не мо-
гут быть отменены» (irrevocable). Мы не можем усилием воли заставить себя 
увидеть, к примеру, желтый цвет вместо синего. Наша машина тоже не может 
22	 Деннет выделяет 4 свойства ��������������������������������������������������������qualia��������������������������������������������������, традиционно упоминаемые философами: 1) они невы-

разимы (ineffable) – т. е. они не могут быть как-либо переданы другому индивиду таким 
образом, чтобы он почувствовал (увидел, услышал) то же самое, что чувствуем мы; 2) они 
представляют собой «присущие» свойства (intrinsic)  – т.  е. свойства безотносительные, 
они не изменяются в зависимости от взаимосвязи опыта с другими объектами; 3) они явля-
ются приватными (�������������������������������������������������������������������private������������������������������������������������������������) – любые сравнения ����������������������������������������qualia���������������������������������� между двумя индивидами теоретиче-
ски невозможны 4) наконец, они даны сознанию непосредственно (directly or immediately 
apprehensible in consciousness) – переживание qualia предполагает знание о нем, а знание о 
qualia равносильно его переживанию (Dennett D.C. Quining Qualia. Р. 385).

23	 Допустим, что в эксперименте мы просили испытуемого каждый раз называть цвет стимула.
24	 Ramachandran V.S., Hirstein W. Three laws of qualia: what neurology tells us about the biologi-

cal functions of consciousness // Journal of Consciousness Studies. 1997. Т. 4. № 5–6. P. 431.



149И.В. Ощепков. Трудная проблема сознания: мыслимо ли решение?

этого сделать. Выполняется и третий «закон» – qualia должны пребывать в 
кратковременной памяти, и этим, по мнению Рамачандрана, они и отличают-
ся от бессознательных реакций. Проблема кроется во втором «законе»: qualia 
не должны инициировать каждый раз одно и то же поведение. А именно это 
и происходит в нашей qualia-машине: после предъявления ей стимула она 
может сделать только одно – назвать цвет. Мы же, говорит автор, способны 
породить бесчисленное множество поведенческих реакций, имея «на входе» 
некий ограниченный набор qualia.

Тут возникает бесконечное множество вопросов самого разного рода. 
И первый вопрос будет таким. Итак, мы не должны сомневаться во всей пол-
ноте нашего знания – в «дискурсивной» его части – если можем с точностью 
предсказать, какой цвет будет назван испытуемым при предъявлении ему 
стимула. И как уже говорилось, qualia-машина являет собой именно такой 
случай полной предсказуемости. Но с другой стороны, по определению (а мы 
можем видеть, что Рамачандран использует свои «три закона» как определе-
ние25), qualia должны инициировать потенциально бесконечное множество 
поведенческих реакций. Это, в свою очередь, означает, что живой человек, в 
отличие от нашей машины, может, в зависимости от своей прихоти, отвечать 
и реагировать как угодно. Он может, например, нарочно отвечать неправиль-
но, называя «зеленый» вместо «красного», «желтый» вместо «синего» и т. п. 
В таком случае, предсказывать его реакции будет затруднительно, а значит, 
наша модель quale неверна.

Мы, конечно, можем ответить Рамачандрану, что формально эту труд-
ность в qualia-машине можно обойти. Например, на «выходе» можно было 
бы поставить генератор случайных чисел, который при предъявлении сти-
мула будет вместо названия цвета выдавать каждый раз некий новый набор 
символов. В этом случае машина получит способность генерировать беско-
нечное количество реакций, и все три «закона» будут соблюдены. Но и такое 
решение ему вряд ли понравится. Тогда придется изобретать новые «зако-
ны» – например, добавим «закон» осмысленности реакций26.

И эти, казалось бы, довольно банальные выводы, приводят нас к следую-
щему: получается, что мы никогда не можем быть уверены в полноте наших 
знаний о qualia, какими бы эти знания ни были. Свою исследовательскую 
страсть нейробиолог Мэри не сможет в полной мере удовлетворить ни в том 
случае, когда узнает все о цветовосприятии, ни в том случае, когда выйдет 
из черно-белой комнаты, ни даже в том, совсем уже фантастическом, случае, 
когда сможет увидеть мир глазами Другого.

В своей попытке предельно конкретизировать понятие ����������������qualia����������, Рамачан-
дран предельно его расширяет.

И в случае такого предельно широкого определения любая ������������quale������� потен-
циально вбирает в себя всю полноту сознательной деятельности человека. 
Воспринимая quale в таком виде, о научном знании (по крайней мере, в 
ближайшей перспективе) мы можем просто забыть, навесив на нее ярлык, 
например, «сверхсложной вероятностной системы». Если же наоборот мы 
25	 И видимо, одно из этих определений, выраженное вторым «законом», само по себе некор-

ректно.
26	 И у Рамачандрана, по-видимому, есть «заготовки» на этот случай. Во всяком случае, у не-

го прослеживается тенденция сводить сознание в целом к некоторой совокупности пере-
живаний (тех же �������������������������������������������������������������������qualia�������������������������������������������������������������), присущих любой сознательной деятельности – таких как «чув-
ство единства», «чувство свободной воли», «чувство уверенности в своей правоте» и т. п. 
(Ramachandran V.S., Hirstein W. Three laws of qualia: what neurology tells us about the biologi-
cal functions of consciousness. Р. 451–452).



150 Философия и научное познание

ее предельно ограничим  – исключительно рамками конкретных механиз-
мов восприятия – то окажется, что она не способна дать нам никаких ка-
чественно новых знаний относительно сознания, порождающего потенци-
ально бесконечное число реакций. Точнее, она даст нам информации не 
больше, чем традиционные эксперименты, в которых мы получаем данные 
«от 3-го лица».

Тогда мы вынуждены отказаться от убеждения, что проблема qualia хоть 
сколько-нибудь релевантна проблеме сознания.

Выводы

Итак, мы начали с того, что подвергли сомнению предположение о 
«трудности» т. н. «трудной проблемы» сознания – в том виде, в каком она 
сформулирована Чалмерсом. Мы можем помыслить ее именно как техниче-
скую трудность – а именно, как проблему возможности обмена qualia. Если 
такой обмен может быть помыслен, значит, можно помыслить и возможность 
лабораторного исследования qualia. А именно на невозможности последнего 
настаивает Чалмерс, формулируя «трудную проблему».

Но затем мы пошли дальше и попробовали представить, что можем по-
лучить в результате подобного обмена. Если раньше феномен qualia был для 
нас чем-то само собой разумеющимся, но при этом весьма неуловимым и 
ускользающим от непосредственного наблюдения, то теперь наоборот, мы 
мыслим себе нечто предельно конкретное и наблюдаемое нами непосред-
ственно, но вместе с тем еще более неуловимое, чем казалось нам раньше. 
Ведь если «приватность» является основным атрибутом qualia, то мы не 
сможем назвать таковыми все те субъективные ощущения, которыми можем 
обмениваться. В этом случае нам придется либо смириться с тем, что qualia 
действительно по определению не поддаются никакому анализу и изучению, 
либо в корне пересмотреть наши представления о qualia (вплоть до полного 
отказа от каких бы то ни было представлений).

И если выберем первое, то можем оставить, наконец, наши попытки 
устоять сразу на двух льдинах (как это часто имеет место), уйдя из обла-
сти науки и предавшись (религиозно-)философским медитациям. А если 
второе, то и тут нас могут поджидать непреодолимые трудности. Ведь ес-
ли мы продолжим нашу эквилибристику и скажем, например, что qualia – 
это все то, что в обычном случае (без применения специальных средств) 
остается приватным, и при этом будем явным или неявным образом пред-
полагать, что субстратом для возникновения ��������������������������qualia�������������������� служит исключитель-
но нейронная активность мозга, то нам придется себе представить объ-
ект рассмотрения – некую «образцовую» или наиболее типичную qualia, 
которую часто приводят в качестве примера философы, вроде «redness of 
red������������������������������������������������������������������» – настолько конкретным, насколько это вообще возможно. Таким об-
разом, мы приходим к примеру с qualia-машиной – это «черный ящик», 
в котором реализована полная пространственно-временная модель обра-
ботки какого-то определенного сигнала мозгом. Но даже при первом при-
ближении (которое и предпринято в данной статье) можно увидеть, что не 
каждый мыслитель, будь он философ или ученый, сможет с готовностью 
согласиться, что в такой модели будет действительно реализована quale. 
И в еще меньшей степени мы будем уверены в том, что эта модель обла-
дает хотя бы зачатками сознания.



151И.В. Ощепков. Трудная проблема сознания: мыслимо ли решение?

В  целом можно сделать вывод, что понятие qualia не вполне удачно в 
силу его крайней неопределенности и мало подходит для рассуждений о со-
знании. Таким образом, на вопрос, мыслимо ли решение «трудной пробле-
мы» сознания, предварительно можно ответить следующим образом. Если 
мы ограничим наше представление о сознании лишь субъективным опытом, 
qualia������������������������������������������������������������������, то да, мыслимо. Если же под таковым мы подразумеваем нечто неиз-
меримо большее, то нет.


